issn: 2176-5960

# Προμηθεύς journal of philosophy



January - April 2024 N. 44

### NIETZSCHE E A DESVITALIDADE DA TELEOLOGIA DA HISTÓRIA

## NIETZSCHE AND THE DEVITALITY OF THE TELEOLOGY OF HISTORY

Renato Nunes Bittencourt

Doutor em Filosofia (FACC-UFRJ)
E-mail: renatonunesbittencourt@gmail.com

**RESUMO:** Apresentamos as críticas de Nietzsche ao ideário moderno de "progresso", entendido como aprimoramento da condição humana em sua perspectiva material e moral, e de que modo tal conceito se manifestou na interpretação filosófica da história. Para Nietzsche, a ideia de progresso é uma fabulação, pois ele não representa necessariamente desenvolvimento da vida e aprimoramento das forças criativas do ser humano.

PALAVRAS-CHAVE: História. Progresso. Teleologia. Esquecimento.

**ABSTRACT**: We present Nietzsche's critiques of the modern ideology of "progress", understood as the improvement of the human condition in its material and moral perspective, and how this concept manifested itself in the philosophical interpretation of history. For Nietzsche, the idea of progress is a fabulation, because it does not necessarily represent the development of life and the improvement of the creative forces of the human being.

KEYWORDS: History. Progress. Teleology. Oblivion.

#### 1. Introdução

A consciência histórica da vida é um processo fundamental para a constituição do ser humano em sua mediação com o mundo circundante. Não se trata apenas do recordar-se dos acontecimentos, mas em especial compreendê-los em sua intensidade semiótica para o florescimento das forças criativas do sujeito em sua singularidade formativa e em suas relações socioculturais. A recordação dos acontecimentos de outrora é sinal da capacidade mnemônica apreender a pletora de vivências que perfazem a trajetória vital do ser humano.

Contudo, muitas vezes a habilidade de esquecer também é crucial para a concretização da saúde psicofísica do sujeito, cuja vida modernizada é repleta de informações heteróclitas que desorientam e desestabilizam suas ações e, por conseguinte, forjam um perigoso desenraizamento existencial.

A perspicácia filosófica de Nietzsche, foco de nosso presente escrito, consiste não em desvalorizar a consciência histórica e a plasticidade da memória na formação integral do ser humano em prol de um esquecimento comum, deveras prejudicial para sua vida concreta. Somente o esquecimento seletivo é razoável, pois é uma arte que avalia rigorosamente as lembranças que amplificam as forças vitais da pessoa, valorizando assim a memória daquilo que é edificante.

Todavia, esse processo psicofisiológico de seletividade não se fundamenta em qualquer traço distintivo moral ou metafísico, mas sim em uma reestruturação imanente do modo de viver e, por conseguinte, faz de Nietzsche um oponente da tradição teleológica da filosofia da história em voga no florescimento da Modernidade e sua inerente apologia da ideia de progresso como um desenvolvimento contínuo que conecta o mundo concreto e o suprassensível, ainda que este se apresente em eventuais roupagens pretensamente materialistas, tal como ocorre na filosofia positivista, herdeira imediata dessa tradição finalista da ideia de homem histórico.

#### 2. Metafísica da História

historicista. Α corrente de forte entonação idealista e moral, consolida principalmente a partir da filosofía da história elaborada por Kant e por Hegel; ambos percebemos a formulação de uma perspectiva teleológica que preconiza a existência de uma racionalidade absoluta e providencial, cuja presença seria intrínseca ao mundo no qual vivemos, conduzindo então de forma contínua a humanidade ao estado de progresso. A partir do desenvolvimento da ideologia positivista de Comte, o método historiográfico oitocentista desenvolverá uma tendência de descrição "científica" de "fatos", mantendo, no entanto, a crença metafísica no estabelecimento do estado de progresso na civilização.

Como contraponto aos princípios metafísicos contidos tanto nas perspectivas filosóficas sobre o processo histórico de Kant, de Hegel e de Comte, Nietzsche redige a Segunda consideração intempestiva. A temática central do ensaio versa acerca da

importância e prejuízo do uso do conhecimento histórico para a vida, e de que modo tal conhecimento, em decorrência da influência intelectual do idealismo alemão na cultura oitocentista. está recheado de conotações metafísicas caracteristicamente âmbito extrínsecas ao das forcas vitais criadoras que retiram da ação concreta humana o seu impeto criativo. Deve-se ressaltar que Nietzsche não pretende de modo algum descaracterizar o oficio intelectual do estudo histórico, assim como suas narrativas, mas apenas retirar da historiografia as elaboração peculiar das valorações metafísicas, as disposições teleológicas e a pretensão de se tornar tal conhecimento uma espécie de ciência precisa e abstrata tal como a matemática.

Por conseguinte, as críticas de Nietzsche ao historicismo europeu e aos métodos historiográficos desenvolvidos pelos pesquisadores de então atingem simultaneamente a interpretação kantiana da história como uma marcha rumo ao estado de progresso comandado pela racionalidade da natureza, a interpretação hegeliana que estabelece um providencialismo divino na história das civilizações, e a ideologia positivista, que preconiza o desenvolvimento de uma atividade científica-intelectual baseada na análise rigorosa dos "fatos". Mais ainda, quando Nietzsche critica o processo de formulação do discurso historiográfico oitocentista, coloca-se em questão o apego a todo custo pela capacidade registradora da memória e do sistema educacional baseado no método de aquisição de erudição. Não seria talvez salutar para a vida humana experimentar um pouco de esquecimento daquilo que foi conhecido e vivenciado? Tal é a questão enunciada por Nietzsche nas suas críticas ao entrelaçamento entre memória histórica e educação pautada pelo eruditismo.

Kant, inserido no contexto de profundas transformações culturais motivadas pelo Iluminismo, elabora uma teleologia da História, considerando que o homem, por contínuo aprimoramento, no que concerne à finalidade moral da sua própria existência: "o primeiro fim da natureza seria a felicidade e o segundo a cultura do homem" (KANT, 2002, p. 270). Já no âmbito da realidade sócio-política, Kant, ao postular o estabelecimento futuro de uma efetiva era de justiça, inserido no contexto de profundas transformações culturais motivadas pelo Iluminismo, elabora uma teleologia da História, considerando que o homem, por meio de sua própria ação, coloca em prática os objetivos da natureza, ainda que ele próprio desconheça o seu verdadeiro potencial nessa relação:

Os homens, enquanto indivíduos, e mesmo povos inteiros mal se dão conta de que, enquanto perseguem propósitos particulares, cada qual

buscando seu próprio proveito e frequentemente uns contra os outros, sejam inadvertidamente, como a um fio condutor, o propósito da natureza, que lhes é desconhecido, e trabalham para a sua realização, e, mesmo que conhecessem tal propósito, pouco lhes importaria (KANT, 2003, p. 4).

Kant pretendia evidenciar a existência de uma espécie de poder superior em relação às determinações individuais, que proporcionaria o desenvolvimento dos objetivos teleológicos da natureza, essencialmente racionais. O homem considerado enquanto indivíduo histórico é elemento imprescindível desse empreendimento que se mobiliza em prol do desenvolvimento do progresso da razão no mundo. O processo da história universal testemunharia assim o somatório de ações da humanidade na sua trajetória rumo ao estado de bem maior. Na segunda parte d' *O conflito das faculdades*, Kant enuncia a questão célebre: "Estará o gênero humano em constante progresso para o melhor?" (KANT, 1993, p. 95). A resposta é positiva, e Kant utiliza como justificativa a ocorrência "de um acontecimento do nosso tempo que prova esta tendência moral do gênero humano" (KANT, 1993, p. 101).

Mais especificamente, o filósofo está se referindo a Revolução Francesa e sua supressão da antiga ordem política do mundo, na transição do regime monárquico para o republicano. Kant considera que a racionalidade que se exibe na estrutura da natureza não se encontra de forma alguma divorciada da trajetória humana na ordem ulterior da civilização, de maneira que seria do âmbito da própria razão que a humanidade progrida em direção ao seu contínuo aprimoramento, no que concerne à finalidade moral da sua própria existência: "o primeiro fim da natureza seria a felicidade e o segundo a cultura do homem" (KANT, 2002, p. 270). Já no âmbito da realidade sócio-política, Kant, ao postular o estabelecimento futuro de uma efetiva era de justiça, pondera

Pouco a pouco diminuirá a violência por parte dos poderosos e aumentará a docilidade quanto às leis. Haverá, porventura, na sociedade mais beneficência e menos rixas nos processos, maior confiança na palavra dada etc., quer por amor da honra, quer por interesse pessoal bem entendido; e tal estender-se-á, por fim, aos povos na sua relação externa recíproca até à sociedade cosmopolita, sem que se possa minimamente ampliar o fundamento moral no gênero humano; para isso exigir-se-ia também uma espécie de nova Criação (influxo sobrenatural) (KANT, 1993, p. 109).

Contudo, podemos considerar que o projeto de uma Filosofía teleológica da História atinge o seu ápice a partir do advento do pensamento de Hegel, que preconizava a

existência de uma racionalidade absoluta intrínseca ao mundo da ação humana, que conduziria inapelavelmente a humanidade ao estado de progresso contínuo. A história da humanidade seria o registro da ação da "Razão" no mundo, encarnada pelas suas forças sociais. A perspectiva hegeliana motivaria a formação de uma corrente ideológica que denominamos pelo termo "historicismo", caracterizada por compreender a ordem da realidade e a vida do homem como o resultado imediato da movimentação constante das forças civilizatórias no mundo, regida por uma ordem moral-providencial. Conforme argumenta Hegel,

A História Universal é o processo desse desenvolvimento e do devir real do espírito no palco mutável de seus acontecimentos—eis aí a verdadeira Teodiceia, a justificação de Deus na História. Só a percepção disso pode reconciliar a História Universal com a realidade: a certeza de que aquilo que aconteceu, e que acontece todos os dias, não apenas não se faz sem Deus, mas é necessariamente a Sua obra (HEGEL, 1999, p. 373).

Nessas condições, podemos constatar que a Filosofia da História de matiz kantiana-hegeliana se fundamentava em dispositivos abstratos cujas bases valorativas não são dadas em caracteres imanentes, mas em uma compreensão existencial abstrata, seja representada pelo conceito de "Natureza" ou de "Deus". O problema maior de tais formulações consiste na supressão do valor da singularidade do homem concreto em favor de sua adequação a um plano suprassensível que de imediato é desconhecido pelo homem histórico, extrínseco ao modo de ser da própria individualidade criativa do ser humano e de sua expressão maior enquanto povo e cultura.

#### 3. Nietzsche e o problema da consciência histórica para a vida

Inserido numa sociedade muito devedora do historicismo idealista, Nietzsche considera que essa tendência seria a principal motivadora do declínio da cultura alemã oitocentista; mais ainda, Nietzsche constata que a sociedade de seu tempo preconizava excessivamente o "sentido histórico" (NIETZSCHE, 2003, p. 10); tal tendência pretendia sistematizar qualquer tipo de empreendimento humano num parâmetro conceitual estritamente delimitador, em que o conjunto das ações humanas decorreria de uma rede inextricável de eventos, cujas causas somente poderiam ser compreendidas de forma adequada pelo historiador, considerado o intérprete maior da vida humana. Para Nietzsche, a necessidade oitocentista de viver exacerbadamente a visão histórica de mundo

poderia bloquear as suas capacidades criativas, em decorrência do anseio de se conquistar a permanência de um tempo não mais existente efetivamente. Diante deste quadro de declínio existencial, Nietzsche considera que

Certamente precisamos da história, mas não como o passeante mimado no jardim do saber, por mais que este olhe certamente com desprezo para as nossas carências e penúrias rudes e sem graça. Isto significa: precisamos dela para a vida e para a ação, não para o abandono confortável da vida ou da ação ou mesmo para o embelezamento da vida egoísta e da ação covarde e ruim. Somente na medida em que a História serve à vida queremos servi-la (NIETZSCHE, 2003, p. 5).

Para Nietzsche, o problema do excesso da consciência histórica na cultura europeia oitocentista, acelerada e autocentrada, decorria de um forte anseio pela conservação da vida, objetivo este que, podemos dizer, se efetivava. Todavia, devemos prestar atenção para que, através desse empreendimento, o "homem histórico" apenas "conservava" a vida, ou seja, apenas cristalizava o poder vital da sua sociedade, impedindo assim a expansão dessa capacidade plástica de expansão, tornando inviável o avanço, o pleno desenvolvimento dessa vitalidade criadora. Nietzsche diagnostica os sinais da exaustão de suas forças:

Mas ela está doente, esta vida desagrilhoada, está doente e precisa ser curada. Ela está enferma de muitos males e não sofre apenas da lembrança de seus grilhões –ela sofre, o que nos diz respeito especialmente, da doença histórica. O excesso de história afetou a sua força plástica, ela não sabe mais se servir do passado como um alimento poderoso (NIETZSCHE, 2003, 94-95).

A consciência histórica, ao invés de engendrar vida e potência, estaria apenas minando as forças transformadoras do homem no processo de constituição do mundo, em prol da aquisição de um tipo de conhecimento estéril, incapaz de proporcionar a ação genuína. De nada serve para o homem aquilo que fornece conhecimento ao homem, sem que este, todavia, se torne capaz de agir. Nietzsche, coerentemente com a sua proposta de desenvolvimento de uma filosofia comprometida com o processo de expansão da vida, critica o desenvolvimento de uma "História Universal", considerada como resultado por excelência da ação de uma ordem providencial no mundo humano; ela englobaria no seu conteúdo epistêmico toda qualidade de reflexão filosófica acerca da História que vislumbre no conjunto e somatório das ações humanas desenvolvidas no mundo

concreto a presença da ideia do desenvolvimento da Razão como expressão do desvelamento da consciência de liberdade, tal como dito por Hegel:

De modo geral, há muito que as mudanças que ocorrem na História são caracterizadas igualmente como um progresso para o melhor, o mais perfeito [...]. A História Universal representa, pois, a marcha gradual do princípio cujo conteúdo é a ideia de liberdade. [...]A História Universal representa a evolução da consciência do espírito no tocante à sua liberdade e à realização efetiva de tal consciência (HEGEL, 1999, p. 53; p. 60)

Essa tendência dedica os seus eixos interpretativos e valorativos na crença de que haverá no porvir a instauração de um extraordinário estado de perfeição absoluta, capitaneada pelo espírito do progresso, que aprimoraria no decorrer das eras as sucessivas sociedades humanas, em nome da instauração do estatuto divino situado em uma esfera que é transcendente ao mundo ainda que nele interfira continuamente através das ações humanas. Conforme afirma Hegel, "Deus governa o mundo, e o conteúdo do seu governo, a realização do seu plano, é a história universal" (HEGEL, 1999, p. 37-38).

As críticas nietzschianas a tal ideário são uma constante em suas obras, como podemos constatar no § 357 d' A gaia ciência (NIETZSCHE, 2001, p. 256), assim como no § 27 da 3ª dissertação da sua Genealogia da moral, fragmento em que Nietzsche realiza uma grande objeção à interpretação teleológica da "História para a glória de uma razão divina, como permanente testemunho de uma conduta moral de mundo e de intenções morais últimas" (NIETZSCHE, 1999, p. 147). De acordo com a perspectiva de Nietzsche, a legitimação dessa visão de mundo teleológica transformaria a História na eficiente de um processo que motivaria uma grande estagnação das forças causa transformadoras da sociedade, pelo fato de impossibilitar ao homem a afirmação da potência que favorece a construção e a transformação do porvir, em prol da fixação e legitimação de um falso momento atual, o qual, na verdade, decorreria imediatamente dos efeitos originados de uma incontestável herança das ações extraordinárias do passado. Desse modo, a crença no estado de progresso colocaria em risco a estabilidade e o desenvolvimento das forças produtivas da cultura, por desvalorizar justamente a vida presente em prol da idealização de um futuro quimérico, que não corresponde necessariamente a uma possibilidade de se obter mais saúde criativa e capacidade de efetiva transformação existencial do homem. Para Nietzsche,

Ao contrário do que hoje se crê, a humanidade não representa uma evolução para algo de melhor, de mais forte ou de mais elevado. O "progresso" é simplesmente uma ideia moderna, ou seja, uma ideia falsa. O europeu de hoje vale bem menos do que o europeu do Renascimento; desenvolvimento contínuo não é forçosamente elevar-se, aperfeiçoar-se, fortalecer-se (NIETZSCHE, 1997, p. 17).

Em nome da afirmação da noção de um futuro –idealizado –a ser alcançado pela linha contínua do progresso, esse projeto acabaria motivando que as forças criativas do presente (que deveriam, nessas condições, agir incondicionalmente em favor do porvir), se alienassem de sua própria vitalidade primordial. Quando a "sociedade do presente" atua como ponto de transição para a "sociedade do futuro", ela deixa de consolidar o seu nome e a sua criatividade no próprio mundo, posto que, na prática dessa pretensa dedicação altruísta, todas as suas forças criativas seriam direcionadas para o aproveitamento adequado da sociedade vindoura.

Conforme diz Segunda Proposição da Ideia de Kant na uma *História* universal de um ponto de vista cosmopolita: "No homem (única criatura racional sobre a Terra), aquelas disposições naturais que estão voltadas para o uso de sua razão devem desenvolver-se completamente apenas na espécie e não no indivíduo" (KANT, 2003, p. 5). Contudo, uma vez que a fabulosa ideia de progresso – considerado âmbito científico, como no social ou mesmo no moral -preconiza constante aperfeiçoamento da sociedade humana rumo ao melhoramento infinito, quando essa sociedade vindoura finalmente viesse a se tornar efetivamente presente, ela mesma também deveria, após cumprir um determinado período de tempo, desse processo de contínua transição, fazer parte pois estaria inserida numa rotatividade contínua. Tal como Nietzsche destaca, "é precipitado e quase absurdo que o progresso deva necessariamente ocorrer" (NIETZSCHE, 2000, p. acreditar 33). Esse problema ocasionaria, portanto, não a concretização do ansiado estado de sim a anarquia existencial e a derrocada das forças plásticas de progresso, mas as quais, ao invés de serem utilizadas em nome da afirmação imediata dos criação, elementos criadores constituintes do presente, seriam destinadas exclusivamente para a legitimação de ilusão metafísica depositada no ideal do futuro. uma

Esse processo de contínua transformação da civilização humana decorreria, nessa perspectiva metafísica, da intervenção do plano transcendente sobre a esfera concreta, de

tal modo que exclui do mundo humano uma valoração imanente, fundamentado na sua própria realidade. Portanto, em decorrência desse mecanismo ideológico, o Estado moderno insufla nas massas a submissão a um plano de valores superiores aos da mera existência comum, pois é considerado como a pretensa garantia da manutenção da liberdade, bases teóricas que Hegel já havia enunciado, servindo de sustentação para a defesa do Estado centralizador, justamente pela crença metafísica na sua "divindade": "O Estado é a ideia moral exteriorizada na vontade humana e liberdade desta" (HEGEL, 1999, p. 45).

Podemos dizer que, na perspectiva crítica de Nietzsche, não existe a noção de necessidade vinculada ao constante processo de transformação da estrutura criativa da sociedade, mas apenas contingência, o que, no entanto, não devemos considerar como um evento negativo, uma espécie de desprestígio da condição do homem situado no mundo histórico, visto que o seu campo de ações se situa efetivamente na diversidade de possibilidades, e de forma alguma numa dimensão predestinada, determinada por uma consciência superior. como poderia supor algumas vertentes religiosas ou perspectivas historiográficas entrelaçadas com a compreensão metafísica do real. Na interpretação nietzschiana sobre a História, seria justamente o caráter de singularidade ação do homem que garantiria efetivação criativa presente na sua própria liberdade concreta, pois o homem afirmaria a qualidade da sua potência mediante a expansão do seu fluxo de forças criadoras no mundo.

Por conseguinte, Nietzsche considera que a noção de progresso desenvolvida pelo historicismo idealista é terrivelmente ilusória, por pretender afirmar na ação do homem inserido na sociedade e no Estado centralizador justamente a presença de uma teleologia transcendente, cujo desenvolvimento, no entanto, raramente pode ser compreendido pelo "homem comum", de consciência irrefletida, mas somente pelo homem dotado de senso histórico, capaz de desvelar os enigmas do mundo. Para Nietzsche, sendo o mundo constituído por inúmeras forças contraditórias, não se dirige a um fim estranho ao seu próprio fluxo criador. A influência recebida de Heráclito, em especial o seu Fragmento 52 DK, segundo o qual "O Tempo é criança brincando, jogando; de criança o reinado" permite a Nietzsche enveredar a sua compreensão do tempo e da dinâmica de transformação da vida e do mundo por uma perspectiva destituída de uma visão moral de mundo marcada por uma teleologia metafísica, inserindo a disposição lúdica e extramoral na realidade da existência:

Neste mundo, só o jogo do artista e da criança tem um vir à existência e um perecer, um construir e um destruir sem qualquer imputação moral em inocência eternamente igual. E, assim como brincam o artista e a criança, assim brinca também o fogo eternamente ativo, constrói e destrói com inocência -e esse jogo joga-o o Aion consigo mesmo. Transformando-se em água e terra, junta, como uma criança, montinhos de areia à beira-mar, constrói e derruba: de vez em Um instante de saciedade: depois, a quando. recomeca 0 jogo. necessidade apodera-se outra vez dele, tal como a necessidade força o artista a criar. Não é a perversidade, mas o impulso do jogo sempre despertando que chama outros mundos à vida. Às vezes, a criança lança fora o brinquedo: mas depressa recomeça a brincar com uma disposição inocente. Mas, logo que constrói, liga e junta as formas segundo uma lei e em conformidade com uma ordem intrínseca (NIETZSCHE, 2002, p. 49-50).

A perspectiva existencial que estabelece uma valoração sobre a existência através de critérios amorais modo algum pode ser considerada um evento negativo ou uma espécie de desprestígio da atividade do homem no mundo cotidiano, visto que o seu campo de ações se situa efetivamente na diversidade de possibilidades, e de modo algum numa dimensão predestinada, determinada por uma consciência superior, proposta que certamente seria defendida por uma vertente influenciada por uma compreensão metafísica na elaboração de sua visão de mundo. Portanto, podemos considerar que, de acordo com a perspectiva nietzschiana, seria justamente o caráter contingente presente na ação do homem que garantiria a instauração de sua própria liberdade criativa, assim como as constantes modificações realizadas no âmbito da cultura e da estrutura social segundo as suas próprias conveniências axiológicas.

Conforme destacado, a concepção oitocentista de progresso expressa uma conotação moral, pois preconiza o estado humano de aperfeiçoamento contínuo a ser conquistado no desenvolvimento histórico da sociedade. A contraposição de Nietzsche ao historicismo oitocentista se caracteriza, sobretudo, pela radical pretensão de demolir os alicerces da perspectiva metafísica presente na crença hegeliana de que o conteúdo da História do mundo, ou seja, o processo da ação do homem ao longo do processo do tempo seria dotado de um caráter absolutamente racional. Contudo, essa pretensa racionalidade no movimento histórico seria garantida pela presença da vontade divina como suprema regente desse processo, manifestando, consequentemente, a ideia de que própria Providência Divina seria, por detrás de todos os fenômenos aparentes, a grande governadora do mundo humano, garantindo assim a instituição da plena racionalidade da

História e de seu vigoroso processo de constituição e desenvolvimento das forças ativas do homem em sua dinâmica social.

Desse modo, as determinações metafísicas do plano divino dirigidas para o âmbito concederiam ao mundo histórico a racionalidade efetiva de sua estrutura, concreto a consolidação dos desígnios divinos na Terra. Para Hegel, "a história é, de garantindo acordo com o conceito da sua liberdade, o desenvolvimento necessário dos momentos da razão, da consciência de si e da liberdade do espírito, a introdução e a realização do espírito universal" (HEGEL, 2003, p. 307). Como elucidação dessa questão nevrálgica do historicismo, lembremo-nos da relação lógico-ontológica de identidade que haveria, na Hegel, entre o espírito da razão e a realidade, conforme a célebre sentença: "o que é racional é real e o que é real é racional" (HEGEL, 2003, p. XXXVI). Conforme perspectiva de Nietzsche, a proposta hegeliana seria uma das maiores elaboradas pelo pensamento metafísico que se vincula distorcões intrinsecamente ao idealismo do historicismo alemão:

> Acredito que não houve nenhuma oscilação perigosa ou mudança da cultura alemã neste século que, por meio da monstruosa, e até o presente instante ininterrupta, influência desta filosofia, a filosofia hegeliana, não tenha se tornado bem mais perigosa. Na verdade, paralisante e desanimadora é a crença em ser um filho tardio de sua época. Uma tal crença, porém, parece aterradora e dizimadora, se um dia idolatra com uma franca exaltação este filho tardio como a meta e o sentido verdadeiro de todos os acontecimentos anteriores, quando a sua miséria sapiente é a um acabamento perfeito da história do mundo. Uma tal forma de consideração acostumou os alemães a falar em "processo do mundo" e a justificar a sua própria época como o resultado necessário deste processo; uma tal forma de consideração colocou a história -na medida em que ela é "o conceito que realiza a si mesmo", "a dialética do espírito dos povos" e o "tribunal do mundo" -no lugar dos outros poderes espirituais, a arte e a religião, como a única força soberana. Chamou-se, com escárnio, esta história compreendida hegelianamente o caminhar de Deus sobre a terra; mas um Deus criado por sua vez através da história. Todavia este Deus se tornou transparente e compreensível para si mesmo no interior da caixa craniana de Hegel e galgou todos os degraus dialeticamente possíveis de seu vir a ser até a sua auto-revelação: de modo que, para Hegel, o ponto culminante e o ponto final do processo do mundo se confundiriam com a sua própria existência berlinense (NIETZSCHE, 2003, p. 72-73).

Podemos considerar que a intensidade da crítica de Nietzsche ao estatuto da "Filosofia da História" em Hegel decorra principalmente da associação feita por este pensador entre uma visão metafísica de mundo dotada de caracteres teleológicos na

compreensão da dimensão divina, como sustentação de sua teoria da ação das forças sociais no decorrer do tempo do mundo. Tal como vimos anteriormente, na concepção hegeliana, a finalidade da história humana no mundo consistiria no ato de desvelar a esfera da divindade no âmbito do mundo, evidenciando a contínua influência do espírito abstrato na configuração da esfera concreta. Essa perspectiva metafísica, na compreensão nietzschiana, é impertinente por retirar da ação efetiva do mundo concreto o seu significado autêntico, transferido para um postulado mundo abstrato mantenedor da ordem moral e racional do mundo; por outras palavras, nessa concepção, a existência do mundo concreto decorreria imprescindivelmente da existência necessária do mundo da Ideia, do plano abstrato, o verdadeiro centro engendrador da criação e da força produtiva das civilizações humanas.

Nesse contexto, a história humana, portanto, decorreria da manifestação espírito de progresso na Terra. Ao contestar a impertinência dessa visão de mundo, Nietzsche pretende ressaltar a tese de que consciência histórica deveria estar comprometida incondicionalmente com a vida e com a possibilidade de ampliação da mesma, de maneira que uma concepção metafísica, pelo fato de expressar um conjunto de dispositivos axiológicos caracteristicamente dicotômicos, tende a excluir do plano concreto, da imanência, a sua genuína importância, transferida para a pura idealidade. Portanto, o historicismo hegeliano, segundo a visão crítica de Nietzsche, seria apenas mais uma tentativa de se levar a cabo a depreciação do mundo concreto. fez.. Segundo filosófica como grande parte da tradição 0 concepção a supervalorização do sentido histórico na vida cotidiana da sociedade nietzschiana, oitocentista poderia impedir que os homens pudessem empreender com desenvoltura ações capazes de possibilitar a renovação de forças e valores, flexibilidade imprescindíveis para a manutenção da saúde das forças engendradoras de uma cultura Nietzsche considera que

Pensada como ciência pura e tornada soberana, a História seria uma espécie de conclusão da vida e balanço final para a humanidade. A cultura histórica só é efetivamente algo salutar e frutífero para o futuro em consequência de uma nova e poderosa salutar corrente de vida, do vir a ser de uma nova cultura, por exemplo; portanto, só se ela é dominada e conduzida por uma força mais elevada e não quando ela domina e conduz. [...]A História, uma vez que se encontra a serviço da vida, se encontra a serviço de um poder a-histórico, e por isto jamais, nesta hierarquia, poderá e deverá se tornar uma ciência pura, mais ou menos como o é a matemática (NIETZSCHE, 2003, p. 17).

Nietzsche pretende justamente denunciar a arrogante pretensão dos eruditos de se História um ramo de conhecimento e de investigação destacado das demais tornar ciências humanas e da própria Filosofia, projeto que seria um grande pois ocasionaria rapidamente o declínio da própria vitalidade da cultura e absurdo, da sociedade. Os historiadores, ao vislumbrarem a elevação de seu oficio de investigação e interpretação a um nível de precisão idêntico ao adotado por uma ciência pura, estariam transformando os seus objetos de pesquisa —o processo de intervenção humana na natureza e a formação das estruturas sociais, que se caracterizam pela ausência de finalidade ulterior e pela contínua mobilidade -em fatos rígidos, inquestionáveis.

Tal acepção se desenvolve em especial através do positivismo de Comte, que preconiza a crença no "fato" como um fenômeno justificável por si mesmo: "A explicação dos fatos, reduzida então a seus termos reais, se resume agora em diante na ligação estabelecida entre os diversos fenômenos particulares e alguns fatos gerais, cujo número o progresso da ciência tende a diminuir" (COMTE, 1996b, p. 22-23). Demolindo tal tese, Nietzsche diz em um fragmento póstumo famoso (KSA XII, 7 [60]): "Contra o positivismo, que fica no fenômeno 'só há fatos', eu diria: não, justamente não há fatos, só interpretações. Não podemos verificar nenhum fato "em si": talvez seja um absurdo querer uma tal coisa" (NIETZSCHE, 1980, p. 315).

O processo capitaneado pelo espírito positivista de estabelecimento de uma doutrina cientificista não conseguiu se emancipar plenamente do peso da tradição do passado metafísico pelo qual se norteou durante séculos o mundo ocidental, e podemos constatar a manutenção da antiga visão de mundo pela dependência positivista pela tradição clerical: a formulação da "Igreja Positivista" idealizada por Comte, apenas um teatral travestimento da antiga estrutura eclesiástica, e no lugar dos santos os grandes nomes da cultura humana; mais ainda, o estabelecimento do credo positivista faz da "Razão" o grande ser que não é adorado "como o antigo Deus, para fazer-lhe cumprimentos, mas a fim de servi-la melhor, aperfeiçoando-nos" (COMTE, 1996a, p. 143). O positivismo se sustenta a partir de uma curiosa troca de sujeitos, sem que de fato estabeleça uma valoração radical em relação ao mundo dos dogmas e das antigas crenças supersticiosas. Conforme a crítica nietzschiana: "O que se entregava outrora para

a Igreja concede-se agora, mesmo que parcimoniosamente, à ciência" (NIETZSCHE, 2003, p. 69).

Após explanar sobre os malefícios culturais ocasionados pelo excesso da visão historicista de mundo no âmago da sociedade europeia oitocentista, sobre essa corrosiva "doença histórica" que prejudicava consideravelmente o desenvolvimento adequado das forças criativas do homem, Nietzsche procura soluções viáveis para esse problema fundamental, que possibilitem a conciliação entre a atividade da pesquisa histórica e o desenvolvimento da vitalidade do homem e dessa sociedade (NIETZSCHE, 2003 94). Sendo espécie de "filósofo-médico" avaliador dos sintomas da uma decadência da cultura europeia, Nietzsche declara que há antídotos contra a exacerbação do sentido histórico, que são o "a-histórico" e o "supra-histórico". Conforme a sua argumentação, O antídoto contra o histórico chama-se o a-histórico e o supra-histórico [...]. Com a palavra "a-histórico" denomino a arte e a força de poder esquecer e o em um horizonte limitado; com a palavra "supra-histórico", denomino os poderes que desviam o olhar do vir a ser e o dirigem ao que dá à existência o caráter do eterno e do estável em sua significação, para a arte e a religião (NIETZSCHE, 2003, p. 95).

Nessas circunstâncias, o esquecimento surge justamente como uma possibilidade do ser humano se desvencilhar do extenuante peso da tradição, podendo assim agir de acordo com novas perspectivas de valores, muito distantes dos parâmetros perpetuados pelos códigos morais de uma determinada sociedade. Quando um homem consegue direcionar a força ativa do esquecimento na sua vida, ele consegue se desvencilhar, na do possível, das suas impressões psicológicas imputadas como medida "ruins", oportunidade que lhe dá aptidão para desenvolver um modo de vida mais distante dos transtornos afetivos gerados pelo sentimento de rancor diante de uma situação que não realizado conforme os objetivos pessoais. o estado de esquecimento, na tenha consideração acerca de seus beneficios práticos, granjearia, sem sombra de dúvida, uma importância tão ampla para a vida humana como a preconizada pelos defensores da estrutura da memória, ao menos enquanto consideramo-la na sua acepção tradicional, ou seja, como um artificio da consciência que possibilita o registro de grande parte ou mesmo da totalidade das impressões das vivências e dos conteúdos do pensamento.

A memória, na proposta nietzschiana, se torna salutar para a vida quando se desenvolve por meio de uma atitude discriminatória, mais precisamente

quando a fisiologia corporal realiza uma seleção das informações e impressões que são realmente relevantes para a manutenção de uma existência afirmativa e criativa, e os dados que somente preenchem a consciência, tal como se esta fosse uma espécie de grande "arquivo morto", repleto de informações inócuas, que não proporcionam a criação efetiva e singular, ou ainda que instiguem a estrutura vital do ser humano ao seu declínio existencial, tais como as recordações depressivas, tristes, que destilam na mente humana a impotência de agir, incapacitando-a para novas criações.

Após essa divagação intelectual, talvez tenha se tornado possível se compreender as motivações valorativas que levaram Nietzsche a defender a perspectiva de que a ciência histórica adquire uma importância efetiva para a vida a partir do momento em que sua estrutura epistêmica é utilizada para enaltecer o homem criativo e as suas ações, estimulando sempre a renovação das forças vitais do indivíduo e da cultura, sendo, ao contrário, extremamente prejudicial quando se reduz a um mero armazenamento de informações que de nenhum modo são utilizadas como estímulo para a ação, para a criação e, por conseguinte, para o desenvolvimento pleno das forças criativas da vida. Afinal de contas, a mnemotécnica e a consciência histórica, quando desprovidas de um avaliador acerca daquilo que venha a ser "bom" ou "mau" sentido para o desenvolvimento da existência singular, acerca do que é importante ou não de ser lembrado, pode conduzir um homem ao tempestuoso naufrágio da inatividade das suas forças vitais.

Podemos considerar 0 pensamento histórico como dotada de relevância e importância para a vida, a partir do momento em que dele nos utilizamos como forma de estimular o desenvolvimento da ação humana, fluxo vital da sociedade, defendendo meta da criação de obras que engrandeçam a cultura. O vínculo entre o conhecimento histórico e o estímulo para a atividade ocorreria de maneira explícita no caso da memória popular, que perpetua os feitos das grandes personalidades do passado como possibilidade de que outros homens venham a se basear no modelo destas grandes figuras no empreendimento de novas ações. Contudo, o grande problema ocorre justamente quando o conhecimento histórico é utilizado pelo como um mero recurso que visa retorno radical passado, sem existir, naquele que se apropria desse ao conhecimento histórico, o anseio de se desenvolver novas obras, novos feitos.

Essa circunstância deletéria torna o homem uma figura nostálgica, incapaz de projetar suas ações no presente tendo por finalidade o crescimento contínuo no futuro,

abdicando assim de viver plenamente o seu momento presente para dirigir o seu saudoso olhar ao brilhante e longínquo passado. Consequentemente, esta situação, caracteristicamente desvinculada da efetivação da ação singular, motivaria a perda da capacidade humana de transformar a sua própria realidade cotidiana e criar novos valores, uma vez que a atividade principal do homem, nesse caso curioso, se resumiria apenas ao ato de lembrar o fato passado que foi sucedido pelo breve tempo presente. Nessas condições, a cultura se torna um depósito de vivências mórbidas que paralisam as forças criativas, a ação e a singularidade do homem criativo. Portanto, o estatuto da História em Nietzsche consiste no ato de servir como recurso estimulante para a ação, e não um mero estudo erudito do passado, do processo de constituição da sociedade, sem que exista um sentimento de ampliação da potência vital.

Afinal, o conhecimento desvinculado da vida é estéril, motivando apenas o declínio homem e de seus instintos criadores. O historicismo oitocentista seria uma das do manifestações culturais do tipo de civilização severamente criticada por Nietzsche no percurso filosófico, pois tal sistema é incapaz de desenvolver decorrer de seu modo de viver pleno, utilizando o conhecimento em prol do acréscimo de vida, um preferindo apenas a obtenção do saber como possibilidade de fuga do mundo, e não como um meio de afirmação do mesmo. A ideia de progresso, alardeada pelo idealismo Oitocentista como o motor da ação humana, também recolheria a sua importância autêntica do mundo abstrato, doador do sentido do mundo histórico no qual se encontra o homem, governado, na verdade, pelo estatuto divino. O estado de progresso, sendo da humanidade rumo ao aprimoramento infinito, não considerado como a marcha poderia ser alcançado pelo homem na própria imanência, de modo que o mundo no qual vivemos seria apenas uma espécie de canal para o estado de perfeição absoluta, somente na esfera suprassensível. Portanto, tal compreensão alcancável plenamente idealista, de acordo com a perspectiva nietzschiana, retiraria a expressão imanente do mundo, transferida para uma dimensão suprassensível.

Desse modo, o conhecimento histórico serviria apenas como um recurso de desvalorização da vida, pois o resultado de sua investigação conduziria inevitavelmente a consciência humana para fora dos limites da realidade. Nestes termos, caberia ao historiador desenvolver uma interpretação historiográfica que se imiscuísse de qualquer vínculo com a dimensão da metafísica, uma vez que esta, se encontrando para além da própria esfera da História, não poderia legislar sobre o plano concreto. Todavia,

os pensadores dotados de uma visão transcendente não se preocupavam efetivamente com essa problemática, de modo que, nas suas obras, a metafísica e a interpretação histórica caminham lado a lado.

Contra essa perspectiva limitadora, Nietzsche afirma a potência não mensurável e quantificável da vida, a qual, muitas vezes, se manifesta de forma a-histórica, independente do sentido normativo imposto pela racionalidade humana, pois a compreensão histórica de mundo da cultura oitocentista pretendia submeter o movimento das forças sociais aos parâmetros conceituais da análise científica da realidade. O discurso científico é apenas um dos meios desenvolvidos pelo homem em prol da compreensão do mundo, e não o discurso por excelência. Para Nietzsche, o discurso historiográfico, portanto, deve apenas ser utilizado em favor da vida, de modo que qualquer consideração acerca de valores estranhos ao mundo da imanência merece a imediata supressão, pois, desse modo, a sua nobre finalidade seria efetivamente conquistada, ou seja, a ampliação das forças criativas do próprio homem através do conhecimento do passado para as suas ações.

#### 4. Conclusão

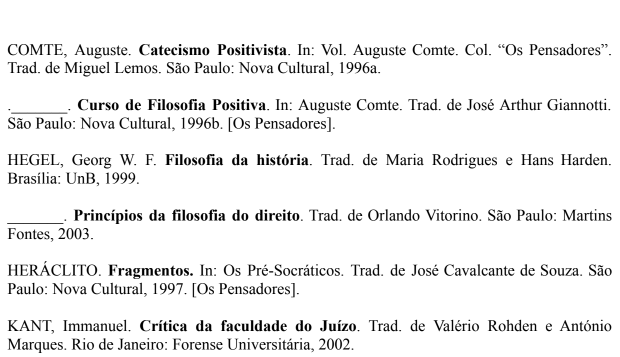
No decorrer deste texto, vimos de que maneira Nietzsche estabelece um frutífero diálogo com o oficio historiográfico, em seu projeto filosófico de fazer do conhecimento histórico um suporte para o desenvolvimento da vida e da cultura. O foco direcionado em suas críticas está tendência teleológica inserida na processo histórico, base axiológica das filosofias da História de compreensão do Kant, de Hegel e de Comte, e na crença da ação de um princípio superior de inteligência que comanda a humanidade rumo ao estado de contínuo progresso, assim como no projeto de se tornar a metodologia historiográfica ciências naturais ou mesmo das abstrações matemáticas, nítida influência do método positivista.

Nessas condições, entre a filosofia iluminista de Kant, o idealismo alemão de Hegel e o positivismo de Comte, apesar das diferenças estilísticas entre cada um eles, haveria uma profunda convergência axiológica que perpassa as filosofias desses três grandes expoentes da filosofia oitocentista. A situação problemática de se pensar uma espécie de "Metafísica da História" consistiria na retirada da significação do presente em prol de um porvir altaneiro nunca alcançado como tal. No âmbito cognitivo, o mal-estar do

conhecimento histórico reside na desvalorização do esquecimento, tendência valorativa que perpassa a tradição filosófica ocidental. A memória é enaltecida em detrimento da capacidade de se esquecer. Não seria conveniente para o desenvolvimento saudável da vida humana certa medida de esquecimento?

Nietzsche, em sua reflexão sobre as vantagens e desvantagens do uso da história para a vida, se preocupa com a questão existencial que a influência de tal tipo de conhecimento proporciona para o indivíduo e para a cultura na qual ele está fria inserido, desmistificando busca por uma "verdade" textual, documental, própria do eruditismo que perpassava o mundo acadêmico oitocentista. Nessas condições, o sentido genuíno da crítica nietzschiana ao método historicista consiste na retirada da carga metafísica e teleológica imersa em tais dispositivos, assim como da elevação do discurso histórico como saber de alta precisão técnica. Colocar a um historiografia ao "serviço" da vida consiste então na afirmação dos elementos imanentes contidos em tal discurso, de modo que a sociedade do presente, guiando-se pelo modelo glorioso do passado, possa obter um estímulo criativo para a realização de obras valorosas, criando assim um futuro mais saudável e pleno para a cultura e para a sociedade na totalidade das suas múltiplas qualidades.

#### Referências



. **O conflito das faculdades**. Trad. de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1993.

| Ideia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. Trad. de                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| de Rodrigo Naves e Ricardo Ribeiro Terra. São Paulo: Martins Fontes, 2003.                                                                                           |
| NIETZSCHE, Friedrich. <b>Sämliche Werke</b> . Kritische Studienausgabe. 15 Vols. Berlin: Walter de Gruyter, 1980.                                                    |
| . <b>O Anticristo</b> . Trad. de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1997.                                                                                              |
| . <b>A filosofia na idade trágica dos gregos</b> . Trad. de Maria Inês Madeira Andrade. Lisboa: Edições 70, 2002                                                     |
| <b>A gaia ciência</b> . Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.                                                                        |
| <b>Genealogia da moral</b> : uma polêmica. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.                                                     |
| <b>Humano, demasiado humano</b> : um livro para espíritos livres. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.                              |
| <b>Segunda consideração intempestiva</b> : da utilidade e desvantagem da história para a vida. Trad. de Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2003. |